L’ANARCHIE POSITIVE
DU BON USAGE DE PROUDHON

de MICHEL ONFRAY

Plon, janvier 2026

Voici un extrait qui montre d’emblée 1’intérét du livre de Michel Onfray et 1’actualité de la pensée de
Pierre-Joseph Proudhon: page 143 de son livre, Michel Onfray reprend quelques lignes de Ia
correspondance de Proudhon :

« 1l écrit a2 un ami “vous savez, mon cher Maurice, quel cas je fais de ces pauvretés politiques qu’on
appelle pompeusement les droits imprescriptibles du peuple : le suffrage universel, le gouvernement des
majorités, le régime parlementaire, etc. etc. Je cherche quelque chose de plus positif, et c’est pour cela
que tout en estimant peu le systéme vaincu hier, je n’ai pas grande foi au systeme d’aujourd’hui‘.
(Correspondance, 11.280). Ce quelque chose de positif qu’il cherche en dehors de la démocratie, la
république ou la monarchie, constitutionnelle ou non, ce sera, bien siir, son anarchie positive ».

Comme Proudhon est (trop) souvent présenté au travers seulement de la fameuse réponse « la propriété
c’est le vol ! » qu’il donne a la question qui fait le titre de son ouvrage « Qu’est-ce que la propriété ? »,
paru pour la 1°° fois en 1840 (deux autres versions seront éditées en 1841), nous nous limiterons a ce
qu’écrit Michel Onfray sur ce texte, tant celui-ci a donné lieu a polémiques et contre-sens.

C’est pourquoi les extraits proposés ci-aprés sont essentiellement issus des chapitres 2 et 5 du livre
d’Onfray. Dans le chapitre 5, I’opposition entre Proudhon et Marx éclate au grand jour - méme si la
théorie de I’aubaine du premier préfigure celle de la plus-value du second — et on n’est pas surpris de voir
de quel coté se trouve la préférence d’Onfray. Pour finir, on reprendra les derniéres pages de la
conclusion de son livre.

A Besangon, sa ville natale, Proudhon passe son baccalauréat et en mai 1838 il rédige une lettre de
candidature pour obtenir la bourse Suard (la veuve de I’académicien bisontin Suard dotait cette bourse
annuelle d’une somme permettant a des éléves méritants, bacheliers, de payer leurs études supérieures) ;
et il obtiendra cette bourse dont il avait tant besoin !

« Le lerjuillet 1840 parait le premier mémoire de Qu’est-ce que la propriété ? Proudhon entre dans
I’histoire des idées politiques et philosophiques par la grande porte. Cinq cents exemplaires sont tirés.
C’est une bombe.



2
Qu’est-ce que le vol ?
Les brigadiers, ’obélisque et les cordes

Proudhon a donc publié son livre avec une dédicace a 'académie de
Besancon. Elle prend la forme d’une lettre dans laquelle il prétend ho-
norer son contrat : la bourse oblige son bénéficiaire a envoyer aux ho-
norables membres de la généreuse société savante un compte rendu des
travaux effectués chaque année - et ce pendant trois années. Ce premier
mémoire est donc présenté comme I'apurement d'une dette morale.

Le philosophe s'était proposé de travailler & un projet clairement
décrit : chercher « les moyens d’améliorer la condition physique, morale
et intellectuelle de la classe la plus nombreuse et la plus pauvre ». Il ré-
dige avec componction, de facon boursouflée et ampoulée. Et il ne faut
pas essayer de trouver dans sa prose compacte un trait d’humour ou
d’ironie ! Ce n'est pas le genre de la maison. Il y a chez Proudhon une can-
deur en méme temps qu'une raideur qui obligent a prendre au pied de la
lettre ce qui est écrit. Il croit fermement que cette société de bourgeois de
province souscrira a ses analyses qui assimilent la propriété au vol parce
que lui travaille pour la justice et la vérité et qu'il estime que, une fois

dus religieux de cette assemblée de bigots pour ne retenir que le fait que
le jury a pointé la responsabilité de « 'ambition des richesses » comme
cause des problémes qui travaillaient la société. Il en conclut que le mot
richesse était déja une facon d’aborder la question de la propriété. Or,
c’était 'ambition qui importait dans la formule ambition des richesses...
Une faute morale pour un catholique, mais nullement politique.

Et puisqu’en 1840 le sujet est : Des conséquences économiques et mo-
rales qu'a eues jusqu'a présent en France, et que semblait devoir y produire
dans lavenir, la loi sur le partage égal des biens entre les enfants, Prou-
dhon persiste et signe : les Bisontins appelaient ce texte qu'il leur rend en
abordant la question de I'héritage via celle de la propriété ! Pas d’ironie
dans cette dédicace, je le répéte, pas de double entrée, pas de message
codé, mais une réponse autobiographique et existentielle a la question
de la pauvreté qu'il subit et vit comme une injustice. Submergé par cette
souffrance, il ne voit qu'elle et ne traite qu'elle, devenue son seul sujet de
préoccupation.

On lui parle causes du suicide ou conséquences de I'héritage, il pense
propriété, propriété, propriété, c’est-a-dire pauvreté, a savoir : sa pau-
vreté.

11 se propose donc pour tiche, et I'annonce a la digne assemblée
franc-comtoise, de concevoir un projet révolutionnaire :

Si j'ai bien saisi I'objet de votre pensée [sic], si je mets en lumiére une
vérité incontestable, mais, par des causes que jose dire avoir expliquées,
longtemps méconnue ; si, par une méthode d’investigation infaillible, j’éta-
blis le dogme de I'égalité des conditions ; si je détermine le principe du droit
civil, 'essence du juste et la forme de la société ; si janéantis pour jamais la
propriété, c'est a vous, Messieurs, qu'en revient toute la gloire, c’est a votre
secours et a vos inspirations que je le dois (122).

convertie par la justesse de ses analyses, la précision de ses démonstra-
tions, 'efficacité de sa méthode, le caractere scientifique de sa réflexion,
I'infaillibilité de ses conclusions, 'assemblée des Bisontins de préfecture
se ralliera a son drapeau noir ! Naif, il imagine que des pharmaciens, des
notaires, des avoués, des curés sortiront de la lecture de son texte conver-
tis a I'anarchie.

11 se réclame de la grammaire comparée, des sciences naturelles, de la
philosophie contemporaine, de la métaphysique écossaise et enchaine en
écrivant tout de go : « Mais, Messieurs, de tous les maitres que j'ai suivis,
c’est a vous que je dois le plus. Vos concours, vos programmes, vos indica-
tions, d’accord avec mes veeux secrets et mes espérances les plus cheres,
n'ont cessé de m'éclairer et de me montrer le chemin ; ce mémoire sur la
propriété est 'enfant de vos pensées » (120). On imagine la réaction des
membres du jury de la bourse a la lecture de cette mention !

Proudhon rappelle qu'en 1838 l'académie de Besangon avait soumis
cette question aux impétrants : « A quelles causes faut-il attribuer le
nombre toujours croissant des suicides, et quels sont les moyens propres
a arréter les effets de cette contagion morale ? » Il en conclut que c’était
une autre facon de poser la question sociale et les maniéres de résoudre
ce qu'il nomme ses antinomies. Ce faisant, il ignore, ou feint d’ignorer,
que la question invite a isoler les causes de 'augmentation des suicides
dans une configuration spécifiquement morale. Proudhon semble ne pas
comprendre qu'un traitement exclusivement politique avec une réponse
elle aussi politique désarmait 'intention des bourgeois de Besancon, pro-
bablement plus en attente d’une invitation a un réarmement spirituel via
la religion catholique qu’a une condamnation de la propriété !

En 1839, la méme académie a proposé pour sujet : De lutilité de la
célébration du dimanche, sous les rapports de Uhygiéne, de la morale, des re-
lations de famille et de cité. Proudhon n’a pas vu la non plus les sous-enten-

On aura bien lu : Proudhon propose aux membres du jury d'anéantir
a jamais la propriété.

Bien sfir, a Besancon, ceux qui tiennent le cordon de la bourse Suard
n'apprécient pas ces facons ! Proudhon ne traite pas le sujet, il prétend
qu’en invitant a abolir la propriété il ne fait qu'aller au-devant de ce que
la digne académie n'a pu conclure par elle-méme et que lui seul, par
sa capacité a mettre en lumiére une vérité incontestable, par son talent
a trouver des réponses généalogiques aux questions restées en suspens
depuis toujours jusqu'a lui, par sa méthode d’'investigation infaillible, il est
le seul a savoir et pouvoir établir des dogmes, déterminer des principes,
révéler des essences et créer des formes inédites ! Ajoutons a cela qu'il
se comporte de facon cavaliére avec son tuteur, qu'il effectue des va-et-
vient en Franche-Comté pour ses affaires alors que le contrat de boursier
établissait qu'il devait vivre a Paris, qu’il informe ses donateurs de ce qu'il
va faire alors qu'il devrait au mieux leur en demander 'autorisation.

En méme temps qu'il distribue ces gifles a tout-va aux gens qui ne lui
veulent que du bien, il leur écrit :

Messieurs, je n'appartiens a aucun parti, a aucune coterie ; je suis sans
prdneur, sans compére, sans associés. Je ne fais point de secte, je repousse-
rais le rdle de tribun, quand méme on me l'offrirait, par 'unique raison que
je ne veux pas m'en servir ! Je n'ai que vous, Messieurs, je n'espére que vous, je
n’attends de faveur et de réputation solide que de vous. Je sais que vous vous
proposez de condamner ce que vous appelez mes opinions, et de repousser
toute solidarité de mes idées. Je n'en persiste pas moins a croire que le temps
viendra ol vous me rendrez autant d'éloges que je vous ai causé d’irritation.
Votre premiére irritation passera, le trouble qu’a di faire naitre en vous
l'expression hardie d’'une vérité physique et économique encore inapergue
se calmera, et avec le temps et la réflexion, j'en suis stir, vous arriverez a la
conscience éclairée de vos propres sentiments, que vous ne connaissez pas,
que vous combattez, et que je défends.



Nonobstant ce qu'il vient d’écrire, il conclut ainsi :

Je suis, Messieurs, avec la plus parfaite confiance en vos lumiéres et
en votre justice, votre trés humble et dévoué pensionnaire (Correspondance,
1.228).

Le portrait psychologique de Proudhon se précise. Il est naif, raide,
bien shr. On le voit également suffisant, arrogant, prétentieux, or-
gueilleux, str de lui. Ce qu'il présente comme passion de la vérité est
insolence, ce qu'il prétend fierté est vanité, ce qu'il imagine rectitude
est morgue, ce qu'il dit volonté de justice se révéle parfois injuste. Cet
homme blessé blesse, cet autodidacte fragile asséne, ce miséreux se
montre parfois misérable. Quand il conclut sa lettre aux membres de
lacadémie de Besangon en écrivant : « Votre trés humble et tres dé-
voué pensionnaire », il est possible qu'il croie sincérement ce qu'il écrit !
Proudhon trompe moins ses interlocuteurs qu’il ne se trompe lui-méme.
Ecorché, il écrit avec son sang ; on ne réfute pas des mots écrits dans ces
conditions.

Dans cette méme lettre préface, Proudhon écrit : « le X1x€ siecle est a
mes yeux une ére génésiaque, dans laquelle des principes nouveaux s'éla-
borent, mais ou rien de ce qui s’écrit ne durera. Telle est méme, selon moi,
la raison pour laquelle, avec tant d’hommes de talent, la France actuelle
ne compte pas un grand écrivain » (122).

Nous sommes en 1839, ce siécle qu'il fustige n'avait donc que 39 ans.
Mais a cet age, il avait déja permis a Chateaubriand, Lamartine, Hugo,
Balzac, Stendhal, Mérimée, Dumas, Sainte-Beuve, Constant de publier un
certain nombre de leurs chefs-d’ceuvre ! Le Rouge et le Noir (1830), Notre-
Dame de Paris (1831), les Iilusions perdues (1837) sont contemporains de
Proudhon...

vraie méthode aura été employée en philosophie et aura véritablement
démontré, par une analyse propre, ce qui par voie d'intuition et de taton-
nement resterait a jamais caché, parce que l'intuition et le titonnement
ne prouvent rien » (100) - ce qui est proprement jeter a la poubelle toute
méthode philosophique depuis vingt-cing siécles ! A son ami Bergmann,
il écrit le 3 mai 1840 : « Je ne connais rien dans les sciences, dont la dé-
couverte ait jamais produit un effet pareil a celui que la lecture de mon
ouvrage est capable de produire » (Correspondance, 1.213). Toujours aussi
modeste...

Or sa méthode scientifique n'a rien d'une méthode et n'est pas scien-
tifique ! Proudhon se montre fils de son temps et, la chose n'est jamais
dite, il n’est pas indemne du romantisme qu'il fustige ! Il est moins sen-
sible aux catégories aristotéliciennes, a 'épistémologie cartésienne, aux
antinomies kantiennes, a la dialectique hégélienne, a la loi des trois états
comtiens qu'a l'affect, a 'emportement, a 'exaspération, a la colére, par-
fois méme aux insultes, pour tout dire : au sentiment, a son sentiment,
a ses sentiments. Il pense a partir de lui, de sa condition sociale, de sa
misére, de ses souffrances, des injustices qu’il subit, il est le personnage
de sa philosophie. Lhomme qui écrit de lui : « Quand le lion a faim, il
rugit » (1.183) ne saurait se réclamer de la science, de la raison et des
raisonnements, de la méthode et de 'argumentation. C'est un fleuve qui
déborde, un soleil qui briile tout, un volcan qui calcine. C’est un homme
a l'aise sur les cimes, au milieu des tempétes, dans les ruines, au bord du
gouffre.

Une lettre de mars 1843 permet d’affiner ce portrait. C'est un genre
de profession de foi vitaliste appliquée a la société pensée comme un or-
ganisme vivant sans cesse en mouvement, ce qui exclut un matérialisme
mécaniste de stricte observance:

Proudhon assassine les auteurs qu'il a lus : si les romanciers
n’existent pas, on vient de le voir, les jurisconsultes sont déférents avec
le droit, donc nuls et non avenus, les économistes tiennent des propos
insanes, ils manifestent un « impertinent orgueil », ils publient d'« inqua-
lifiables bévues ».

Puis il passe a la vitesse supérieure : « J'ai exprimé sur 'Eglise chré-
tienne enseignante un blime sévére ; je le devais. Ce blame résulte des
faits que je démontre : pourquoi I'Eglise a-t-elle statué sur ce qu'elle nen-
tendait pas ? L'Eglise a erré dans le dogme et dans la morale ; I'évidence
physique et mathématique dépose contre elle. Ce peut étre une faute a
moi de le dire ; mais a coup siir c’est un malheur pour la chrétienté que
cela soit vrai. Pour restaurer la religion, Messieurs, il faut condamner
I'Eglise » (122). On imagine que les curés et les bigots s'étranglent a lire
un Proudhon qui prétend s’étre inspiré des académiciens francs-comtois
pour parvenir a ces conclusions !

Bien s(r l'académie désavoue le livre et son auteur ; elle se déso-
lidarise de ses theéses et de ses conclusions. On imagine mal en effet
quabolir la propriété et supprimer I'Eglise catholique puisse ravir la so-
ciété savante bisontine ! Déja Proudhon se montre ici anarchiste si, pour
commencer, on se contente de la formule qu'on associe au mot pour le dé-
finir : Ni Dieu ni maitre.

Que peut-on dire de Qu'est-ce que la propriété ?, 'ouvrage avec lequel
Proudhon entre dans 'histoire des idées politiques ?

C'est d’abord un texte touffu et rugueux, avec de longs tunnels consa-
crés a réfuter nombre d’auteurs. Proudhon veut rentabiliser ses lectures.
On sait qu'il travaillait beaucoup, sur tout, et qu'il notait énormément
dans des carnets des citations qu'il commentait parfois. Son texte pro-
céde de cette pratique désordonnée bien qu'il prenne soin d’afficher sa
méthode présentée comme scientifique ! « Pour la premiére fois, une

La société telle que vous la voyez, toute difforme et mauvaise qu'elle
soit, nest pas pour cela dans un désordre absolu ; c'est comme un organisme
qui se forme peu a peu, non pas simultanément et dans toutes ses parties,
mais successivement et piéce a piéce ; de sorte que chaque progreés de I'’hu-
manité amenant une innovation, la société change perpétuellement de forme ;
et d'un autre c6té, chacune de ces formes étant incompléte, il y a toujours
souffrance et désordre. Quel est I'objet que doit se proposer l'écrivain poli-
tique ? C'est de découvrir, par 'analyse du progrés accompli, le progrés qui
reste a faire. C'est par conséquent de se placer dans la ligne suivie par la
nature a notre insu, d’aider au travail de celle-ci et de mener a bonne fin ce
qu'elle a commencé. La société est en création d'ordre, la derniére période de
cette création s’achéve ; il faut en déterminer le mode et calculer la forme
sociale définitive ; il faut donc prendre garde de contrarier la Providence, en
portant sur ce qu'elle a produit jusqu'a ce jour une main téméraire (Corres-
pondance, 111.386-387).

Avec les romantiques, Proudhon partage donc : la conscience d’'un
monde qui s'effondre ; un refus de la modernité et de la technologie ; un
rapport, disons, panthéiste a la nature ; la célébration de I'individu ; une
sensibilité a fleur de peau ; une fragilité existentielle ; une solitude onto-
logique ; une pensée procédant de la subjectivité ; un ego en opposition,
voire en contradiction, avec le monde ; la détestation de l'ordre bour-
geois ; la passion de la révolte ; I'aspiration a un autre monde ; une lecture
vitaliste du monde...

Qu'on se souvienne du plaisir qu'éprouvait Proudhon a arpenter la
nature quand il était bouvier, puis jeune homme, a vivre dans les champs
et a se réfugier dans une grotte pour assister au spectacle des orages; ala
bohéme solitaire dans Paris ; a son désir suicidaire sur un pont de la capi-
tale quand plus rien ne va ; a la farouche revendication de son caracteére,
de son tempérament contre les institutions et ses représentants ; a sa
défense des subjectivités, des individualités, des singularités, a commen-



cer par la sienne ; a sa vindicte contre la propriété bourgeoise et I'Eglise
catholique.

Proudhon reléve du méme monde que le Delacroix de La Liberté
guidant le peuple (1830), le Berlioz de la Symphonie fantastique (1830), le
Musset de La Confession d’un enfant du siécle (1836), le Michelet de I'His-
toire de la Révolution francaise (1847-1853), le Hugo des Contemplations
(1856). Ou que le Lamartine qui, dans les derniers vers de « La mort du
loup » (1843), écrit:

Gémir, pleurer, prier est également lache.
Fais énergiquement ta longue et lourde tache
Dans la voie ot le Sort a voulu t'appeler,
Puis aprés, comme moi, souffre et meurs sans parler.

Que trouve-t-on, en substance, dans Qu'est-ce que la propriété ?

Proudhon affirme que la propriété ne saurait procéder du droit
naturel ayant sa source dans le travail, ni de I'occupation, ni de la loi, ni
du contrat social. Il explique tout cela longuement, lourdement. 11 fait
donc s'effondrer les théories classiques : des chrétiens, qui s'appuient
sur le droit prétendument naturel afin de justifier que la propriété se-
rait un don de Dieu, et des modernes contractualistes — on songe bien
évidemment a Rousseau, mais on peut lui associer les 1égislateurs de la
Révolution et les rédacteurs du Code civil napoléonien -, pour qui elle dé-
coulerait d'un pacte que factuellement personne n'a jamais conclu.

D’ou vient-elle, alors ?

Du travail spolié. Et c’est en cela que réside l'originalité de la pensée de
Proudhon.

Voici les premiéres lignes de 'ouvrage :

Sij'avais a répondre a la question suivante : Qu'est-ce que lesclavage ? et
que d’un seul mot je répondisse, C'est l'assassinat, ma pensée serait d’abord

Je me suis dit un jour : Pourquoi, dans la société, tant de douleur et de
misére > L'homme doit-il étre éternellement malheureux ? Et, sans m’arré-
ter aux explications a toute fin des entrepreneurs de réformes, accusant de
la détresse générale, ceux-ci la licheté et 'impéritie du pouvoir, ceux-la les
conspirateurs et les émeutes, d'autres l'ignorance et la corruption générale ;
fatigué des interminables combats de la tribune et de la presse, j'ai voulu
moi-méme approfondir la chose. J'ai consulté les maitres de la science, j'ai
lu cent volumes de philosophie, de droit, d’économie politique et d’histoire :
et pliit & Dieu que j'eusse vécu dans un siécle ou tant de lecture m'eiit été
inutile ! J’ai fait tous mes efforts pour obtenir des informations exactes,
comparant les doctrines, opposant aux objections les réponses, faisant sans
cesse des équations et des réductions d’arguments, pesant des milliers de
syllogismes au trébuchet de la logique la plus scrupuleuse. Dans cette pé-
nible route, j'ai recueilli plusieurs faits intéressants, dont je ferai part a mes
amis et au public aussitdt que je serai de loisir. Mais, il faut que je le dise,
je crus d’abord reconnaitre que nous n'avions jamais compris le sens de ces
mots si vulgaires et si sacrés : Justice, équité, liberté ; que sur chacune de ces
choses nos idées étaient profondément obscures ; et qu'enfin cette ignorance
était la cause unique et du paupérisme qui nous dévore, et de toutes les cala-
mités qui ont affligé 'espéce humaine (134).

C’est Proudhon malheureux qui pose et se pose la question : pourquoi
les hommes sont-ils malheureux ? C'est Proudhon souffrant qui pose et
se pose la question : pourquoi les hommes souffrent-ils ? C’est Proudhon
misérable qui pose et se pose la question : pourquoi les hommes sont-ils
si misérables ? C'est Proudhon privé de Justice d’équité et de liberté qui
pose et se pose la question : pourquoi les hommes sont-ils privés de Jus-
tice, d’équité et de liberté ?

Et il embraye sur la méthode, parle de celle de Kant sans citer son
nom, entretient de la magie de I'attraction universelle, sans citer Newton
ou Fourier qui en a fait le corps de sa doctrine de I'« attraction passion-
née », disserte sur les sources de la religion mais, cette fois-ci, cite I'idéo-

comprise. Je n'aurais pas besoin d'un long discours pour montrer que le pou-
voir d’6ter a 'homme la pensée, la volonté, la personnalité, est un pouvoir
de vie et de mort, et que faire un homme esclave, c’est I'assassiner. Pourquoi
donc a cette autre demande, Qu'est-ce que la propriété ? ne puis-je répondre
de méme, C'est le vol, sans avoir la certitude de n’étre pas entendu, bien que
cette seconde proposition ne soit que la premiére transformée (131) ?

Pour une entrée en la matiére, c’est une entrée en la matiére ! La
propriété est pour lui le principe du gouvernement et des institutions - et
il affirme tout de go que ce principe reléve du larcin, du cambriolage, du
pillage, du forfait.

Proudhon sait qu'il provoque et que ses lecteurs vont l'assimiler aux
terroristes jacobins de 1793. Associer le propriétaire et le voleur alors
que, d’habitude, on les oppose, 'un prélevant le bien de l'autre et lui
causant donc des dommages, c'est choquer le bourgeois, le lecteur, les
membres du jury de 'académie de Besancon, mais aussi toute la ville
de Franche-Comté, sinon le pays tout entier. Il s'en moque. Peu importe
le jugement d’autrui, il avoue ses raisons : il est « CHERCHEUR DE VE-
RITE » (133), les majuscules sont de lui ! Il ajoute : « Chacun apporte
sa pierre a l'édifice et, sa tiche faite, il disparait. L’éternité nous précéde,
I'éternité nous suit : entre deux infinis, qu'est-ce que la place d’'un mor-
tel, pour que le siécle s’en informe ? » (133) N'est-ce pas « Le loup » de
Lamartine ?

On chercherait en vain, dans ce premier texte d'importance du philo-
sophe, des solutions politiques : « Je ne fais pas de systéme : je demande la
fin du privilége, I'abolition de l'esclavage, I'égalité des droits, le régne de la
loi. Justice, rien que justice ; tel est le résumé de mon discours ; je laisse a
d’autres le soin de discipliner le monde » (134).

EtI'on retrouve le souci autobiographique qui sous-tend la pensée du
philosophe :

logue Destutt de Tracy ; puis de Dieu, des apétres, de Sieyeés et de son
Qu'est-ce que le tiers-état ? etc. C'est ainsi que Proudhon va a sauts et a
gambades, comme écrivait Montaigne, en retardant le moment de traiter
véritablement son sujet.

Le cceur de cet ouvrage, a mon gotit, bat vivement dans une image. Je
voudrais la citer largement :

Le capitaliste, dit-on, a payé les journées des ouvriers ; pour étre exact,
il faut dire que le capitaliste a payé autant de fois une journée qu'il a employé
d’'ouvriers chaque jour, ce qui n'est point du tout la méme chose. Car, cette
force immense qui résulte de I'union et de 'harmonie des travailleurs, de la
convergence et de la simultanéité de leurs efforts, il ne I'a point payée. Deux
cents grenadiers ont en quelques heures dressé l'obélisque de Lugsor sur sa
base ; suppose-t-on qu'un seul homme, en deux cents jours, en serait venu
a bout ? Cependant, au compte du capitaliste, la somme des salaires elit été
la méme. Eh bien un désert a mettre en culture, une maison a batir, une
manufacture a exploiter, c'est I'obélisque a soulever, c'est une montagne a
changer de place. La plus petite fortune, le plus mince établissement, la mise
en train de la plus chétive industrie, exige un concours de travaux et de ta-
lents si divers, que le méme homme n'y suffirait jamais. Il est étonnant que
les économistes ne l'aient pas remarqué. Faisons donc la balance de ce que le
capitaliste a recu et de ce qu'il a payé (215).

Cette force de travail spoliée, Proudhon la nomme aubaine. Qu'est-ce
que l'aubaine ? C’est I'un de ses concepts essentiels. I1 la définit ainsi dans
ce premier mémoire constitutif de Qu'est-ce que la propriété ?:

L'aubaine recoit différents noms, selon les choses qui la produisent :
fermage pour les terres ; loyer pour les maisons et les meubles ; rente pour
les fonds placés a perpétuité ; intérét pour l'argent ; bénéfice, gain, profit
(trois choses qu'il ne faut pas confondre avec le salaire ou prix légitime du
travail), pour les échanges. L’aubaine, espéce de régale, d’hommage tangible



et consommable, compéte au propriétaire en vertu de son occupation nomi-
nale et métaphysique : son scel est apposé sur la chose ; cela suffit pour que
personne ne puisse occuper cette chose sans ma permission (244).

La propriété est marquage du territoire a partir duquel de l'argent
se trouve produit sans travail. C'est la logique du j'ai, donc je touche. Si
Proudhon s’'oppose a la propriété, c’est parce qu'il est le philosophe du tra-
vailleur et jamais du spéculateur, de 'agioteur, du boursicoteur.

11 veut que le travail paie, pas le capital. Une expression populaire dit
que de l'argent placé, c’est de l'argent qui travaille. Proudhon ne saurait
concevoir qu'un placement puisse rapporter 1a ou le travail de 'ouvrier
ne rapporte pas ou peu, du moins : pas assez pour en vivre dignement. Il
sait, lui, comme ouvrier typographe, qui ne peut vivre de son travail, que
les revenus du capital sont plus rentables que ceux du travail. Sa réflexion
autobiographie n'est pas égotiste, narcissique, autocentrée, elle part de
lui, certes, mais va vers l'universel. A partir de son cas personnel, il ana-
lyse le mécanisme de l'aubaine, par exemple a l'ceuvre avec les 200 gre-
nadiers convoqués pour illustrer sa thése, mais également avec tous
ceux qui travaillent et ne vivent pas de leur travail pendant que d’autres
constituent des richesses en exploitant le travail d’autrui qui n'est pas
payé.

C’est dans cette spoliation que Proudhon voit la racine du vol et qu'il
peut résumer de facon provocatrice (étymologiquement, la provocation
est 'art de forcer a penser...) la thése de son livre par cette formule qui a
beaucoup fait pour et contre lui : La propriété, c'est le vol ! On comprend
que la définition fine et précise de ce processus d’aubaine ne condamne
pas toute propriété et qu'un enfant qui hérite de quelques hectares de son
pére constitués par le travail de ses ancétres n'est pas un voleur ! Il le se-
rait en revanche s’il louait cette terre a un métayer dont il exploiterait le
travail sans lui-méme cultiver ses champs. Il écrit : « [...] par le droit d’au-

5
Misére de la philosophie Marxiste
Petit mépris de classe d’un grand bourgeois

De son c6té, Marx envisage lui aussi les moyens de réaliser la

révolution. 1l souhaite effectuer un maillage européen et cherche des
correspondants. Bien mal lui en prend de solliciter Proudhon le 5 mai
1846 dans la seule lettre qu'il lui ait écrite ! Le philosophe frangais dis-
pose d'une théorie propre, qui n'est pas communiste, on I'a vu, mais
mutualiste, coopérative, autogestionnaire, et Marx la sienne qui suppose
I'usage de la violence révolutionnaire et I'instauration d'une dictature du
prolétariat afin d’arracher la propriété privée aux mains des possédants.
Proudhon aime les Girondins ; Marx les Jacobins.
Proudhon décline l'invitation et écrit ceci a Marx :

J'ai aussi a vous faire quelques observations sur ce mot de votre lettre :
Au moment de l'action. Peut-étre conservez-vous encore 'opinion qu'aucune
réforme n'est actuellement possible sans un coup de main, sans ce qu'on
appelait jadis une révolution et qui n’est tout bonnement qu'une secousse.
Cette opinion, que je congois, que j'excuse, que je discuterais volontiers,
l'ayant moi-méme longtemps partagée, je vous avoue que mes derniéres

baine, le propriétaire moissonne et ne laboure pas, récolte et ne cultive

pas, consomme et ne produit pas, jouit et n'exerce rien » (245).

On voit combien cette analyse trop fine, trop intelligente, trop subtile
disparait derriére cette punch line, comme on dit aujourd’hui - « la pro-
priété, c'est le vol » ! -, qui transforme le philosophe en un dangereux
personnage qui veut mettre la société a feu et a sang alors qu'il ne sou-
haite rien d’autre qu'une révolution par la proposition d’autres facons de
produire et de répartir les richesses de maniére pacifique. Mais ces autres
fagons de produire et de répartir n'étaient pas encore au programme de

Qu'est-ce que la propriété ?

En attendant, Proudhon a fait son travail, il a théorisé ce qui un jour
débouchera sur une pratique politique a méme de libérer le marché de

l'aubaine :

Ce sera par l'interprétation approfondie de notre axiome que nous tue-
rons le sphinx de la propriété. Partant de ce fait si éminemment caractéris-
tique, le droit d’aubaine, nous allons suivre dans ses replis le vieux serpent ;
nous compterons les entortillements homicides de cet épouvantable ténia,
dont la téte, avec ses mille sugoirs, s'est toujours dérobée au glaive de ses plus
ardents ennemis, leur abandonnant d’'immenses trongons de son cadavre.
C'est qu'il fallait autre chose que du courage pour vaincre le monstre : il était
écrit qu'il ne créverait point avant qu'un prolétaire, armé d'une baguette ma-

gique, I'etit mesuré (246).

Voila. La mesure est donnée.

études m'en ont fait complétement revenir. Je crois que nous n'avons pas
besoin de cela pour réussir ; et qu'en conséquence, nous ne devons pas poser
Tl'action révolutionnaire comme moyen de réforme sociale, parce que ce pré-
tendu moyen serait tout simplement un appel a la force, a I'arbitraire, bref,
une contradiction.

Et puis cette phrase qui marque une impossible conciliation entre
le socialisme libertaire de Proudhon et le socialisme autoritaire de Marx,
que Proudhon avait bien supputé : « Je préfére donc faire briiler la pro-
priété a petit feu, plutét que de lui donner une nouvelle force, en faisant
une Saint-Barthélemy des propriétaires » (Correspondance, 11.199-200).
Tout est dit : 'un veut la disparition de la propriété a petit feu, I'autre
veut allumer des brasiers, propager des incendies. On sait que I'Histoire
donne raison a Proudhon : la Saint-Barthélemy des propriétaires, et pas
d’eux seuls, a fait 100 millions de victimes en un siécle. En 1846, c'était
plus que bien vu...

Dans cette lettre, Proudhon mettait également Marx en garde contre
le risque d'un nouveau dogmatisme : « [...] ne nous faisons pas les chefs
d’'une nouvelle intolérance, ne nous posons pas en apdtres d’'une nou-
velle religion ; cette religion fiit-elle la religion de la logique, la religion
de la raison. Accueillons, encourageons toutes les protestations ; flétris-
sons toutes les exclusions, tous les mysticismes ; ne regardons jamais une
question comme épuisée, et quand nous aurons usé jusqu’a notre dernier
argument, recommengcons s'il faut, avec I'éloquence et I'ironie. A cette
condition, j'entrerai avec plaisir dans votre association, sinon, non ! » Qui
dira que le marxisme n'a pas été une nouvelle religion dogmatique - une
religion qui a d’ailleurs toujours ses dévots ?

Et d’ajouter : « Nos prolétaires ont si grand soif de science, qu'on
serait fort mal accueilli d’eux, si on n’avait a leur présenter a boire que
du sang. Bref, il serait 4 mon avis, d'une mauvaise politique pour nous



de parler en exterminateurs. » Le philosophe bisontin a assez discuté
avec I'Allemand pour connaitre la théorie développée quelque temps plus
tard dans le Manifeste du parti communiste (1848) : elle fait I'éloge de la
violence accoucheuse de I'Histoire et de la dictature du prolétariat. Le
Manifeste se termine sur cette phrase : « Les communistes ne s’abaissent
pas a dissimuler leurs opinions et leurs projets. Ils proclament ouverte-
ment que leurs buts ne peuvent étre atteints que par le renversement
violent [sic] de tout I'ordre social traditionnel. Que les classes dirigeantes
tremblent [sic] a 'idée d’une révolution communiste. »

La violence qui terrorise, voila le programme communiste ; ¢a n'est
pas celui de la révolution proudhonienne.

Marx n'accepte pas ce refus que lui signifie Proudhon d’étre son
correspondant, ce qu'il prend pour une offense. Autoritaire, sinon tyran-
nique, dans la vie comme dans la pensée, Marx, plus jeune que Proudhon
de neuf ans, lui demande de renoncer a ses propres théses anarchistes
pour devenir le VRP des siennes ! C'est mal connaitre le tempérament
du personnage qu'il a pourtant cotoyé d’assez prés lors de son séjour
parisien !

Le Systéme des contradictions économiques, sous-titré Philosophie de la
misére, parait le 15 mai 1846 ; la réponse de Proudhon a Marx date, elle,
du 17 mai 1846. Ce dernier décide de se venger de 'affront que le philo-
sophe francais lui fait en refusant de porter ses valises communistes. Le
philosophe allemand, pamphlétaire redoutable, on l'a vu avec La Sainte
Famille (1845), rédige dans la foulée un méchant livre qui paraitle 15 juin
1847 sous le titre Misére de la philosophie.

Ces pages de réglement de comptes constituent un cas d’école de mé-
pris de classe.

On a vu que Proudhon est issu d'un milieu franc-comtois besogneux
et digne, de parents pauvres, un pére vigneron puis tonnelier, une mére

sa femme - 'un et l'autre se feront imprimer des cartes de visite ou figure
le titre de baronne de son épouse ; il fréquente assidiment les cafés litté-
raires, les réunions d'étudiants, et laisse tomber le droit pour se consacrer
ala philosophie; il soutient une thése intitulée Différence de la philosophie
de la nature chez Démocrite et Epicure ; il vit un temps de sa plume comme
journaliste, mais passe le restant de sa vie entretenu par son ami Engels
lui-méme enrichi par les bénéfices de l'usine de textile de son pére sise en
Angleterre qui emploie 400 ouvriers. Marx vivait de la fameuse aubaine
capitaliste dénoncée par Proudhon.

Le philosophe prussien, a part du bricolage journalistique, n'a donc
jamais travaillé de sa vie et, paradoxe sans nom, a pu ceuvrer a 'abolition
théorique du capitalisme grace a la pension offerte par son ami enrichi
par ledit capitalisme. Ajoutons en passant que la légende d’'un Marx
pauvre en prend un coup quand on apprend qu’il a engrossé la gouver-
nante de sa maisonnée, il faut tout de méme pouvoir la payer, et qui fait
passer cette grossesse pour une incartade de son ami Engels, avec son ac-
cord bien str. L'enfant est placé dans une famille de Londres... Les vices
de la bourgeoisie ont leurs vertus, méme, et peut-étre surtout, quand on
appelle a une société sans domestiques ! Lecon intempestive.

Que trouve-t-on dans ce Systéme des contradictions économiques plus
connu par son sous-titre Philosophie de la misére ? Une analyse du capi-
talisme effectuée en écho aux conversations avec les penseurs allemands
présents a Paris, dont Marx. On sait, en lisant les Manuscrits de 1844, ce
que Marx pensait a I'époque et I'on peut imaginer que le contenu de ce
texte fut 'objet de leurs échanges : ’homme devenu marchandise dans,
par et pour le capitalisme, le capital construit par la concentration du
travail et le capitalisme par l'accumulation du capital, le r6le du ché-
mage dans I'établissement des salaires, les conditions d’existence aliénée
du prolétariat, les salaires pensés comme une auméne de subsistance, la

bonne a tout faire comme on disait alors, d'une famille au passé sans faits
d’armes notables. Il garde les vaches dans les champs de son Jura natal ; il
aide son pére et sa mére dans leurs travaux manuels ; il est moqué al'école
communale a cause de ses habits misérables; il ne peut aller jusqu’au bac-
calauréat par dénuement familial ; il est apprenti chez un imprimeur ot
il apprend le métier ; il se cultive par lui-méme, en autodidacte, et n'a pas
bien str les moyens de faire d’études supérieures avec des maitres dignes
de ce nom ; il connait 'humiliation du boursier ; il enchaine les petits
boulots pour vivre ; il envoie de I'argent a ses parents ; il se prive pour les
aider ; il achéte une imprimerie et fait faillite. Et il se fait un point d’hon-
neur a étre fidéle a ce monde de travailleurs modestes et dignes.

La vie de Karl Marx se déroule dans un autre monde. Il nait d'un pére
avocat, batonnier a l'ordre de Tréves, et d'une meére femme au foyer, elle
le peut, car elle dispose de deux domestiques a la maison ; la famille est
riche, elle posséde du bati et des vignobles ; son lignage est celui d’'une
longue tradition rabbinique de part et d’autre ; le pére se convertit tou-
tefois au luthéranisme, pour conduire plus facilement ses affaires, est-il
dit. Marx est baptisé selon le rite protestant, il n'est pas circoncis et ne
connait rien au judaisme ; la famille fait partie de la bourgeoisie locale, le
pére se trouve a la téte d'un genre de Rotary ; ce méme pére se réclame de
Kant et de la philosophie des Lumiéres ; Marx asonbaca 17 ans; il entre a
l'université de Bonn ouil suit des études de droit ; il méne une vie de pata-
chon, dépense beaucoup d’argent parental, boit beaucoup, se retrouve en
prison une nuit pour ivresse et tapage nocturne ; il accumule les dettes ; il
vante les mérites des institutions féodales et se bat en duel comme les fils
de famille a 'époque afin d’obtenir une estafilade au visage sans jamais
bien sir prendre le risque d’y laisser sa vie ; a 18 ans, il quitte I'université
de Bonn pour celle de Berlin ; il écrit des poémes d’amour, se fiance avec la
baronne Jenny von Westphalen, fille d’un conseiller d’Etat, qui deviendra

lutte des classes en moteur de I'histoire, la souffrance du prolétariat, 'im-
portance de la concurrence pour baisser les prix et du monopole pour les
augmenter, le role de 'héritage dans la formation de la propriété définie
comme... vol.

La troisieme partie du Manuscrit concerne le communisme. Sur ce
point théorique, Marx et Proudhon divergent. Dans ce texte, Marx ex-
pose ce dont il a probablement discuté avec Proudhon : « Pour abolir la
propriété privée réelle, il faut une action communiste réelle. L'histoire
l'apportera et ce mouvement, dont nous savons déja en pensée qu'il s'abo-
lit lui-méme, passera dans la réalité par un processus trés rude et trés
étendu » (XIII). L'histoire du soviétisme au XX€ siécle montre de quelle
rudesse il s'agissait et, via son impérialisme, ce que fut son étendue : rien
de moins que la totalité de I'univers, I'étoile rouge, avec ses cing branches,
signifiant le projet de se répandre sur les cing continents.

Dans ces Manuscrits, Marx aborde également la question de
I'« homme total », le projet des Jacobins de 1793 sous la rubrique de
I'« homme nouveau », ce sera celui des bolcheviques de 1917, puis des
fascistes de 1921, enfin des nazis de 1933 ; aujourd’hui, c’est celui des
déconstructionnistes et du transhumanisme. Enfin libéré de 'aliénation,
merci Feuerbach, et de la division du travail et de la propriété privée,
merci Proudhon, 'homme se place au centre de lui-méme et, dans une
logique athée et matérialiste, devient le totem d’une nouvelle religion.
Dans ce texte ou il est question de communisme, le probleme de la réali-
sation concréte de ce projet ne se pose pas, ni celui, donc, de la dictature
du prolétariat. La formulation « dictature de classe du prolétariat » se
trouve chez Marx dans Les Luttes des classes en France en 1850. Mais l'aveu
de la rudesse de ce projet communiste en dit assez sur la direction souhai-
tée par Marx - Proudhon n'est jamais partisan de rudesse, de violence, de
dictature, voila toute la différence entre marxisme et proudhonisme.



Philosophie de la misére procede donc des discussions que Proudhon a
eues avec Marx. Notamment sur la question de la dialectique hégélienne.
Le philosophe francais ne veut pas décalquer, démarquer, la triade hégé-
lienne ; il souhaite inventer sa propre méthode et ne veut rien devoir aux
Allemands. Au regard des développements fumeux de Hegel, Proudhon
peut paraitre simpliste, sinon simplet — je songe a I'état d'esprit de Marx
dans Misére de la philosophie pour qui le penseur bisontin n’a rien compris
au professeur de philosophie allemand. Proudhon I'a bel et bien compris,
ce qui d’'ailleurs n’est guére surhumain, c’est a la portée d'un bon éléve de
classe terminale, mais 'anarchiste qu'il est, rebelle a toute obéissance, ne
veut pas étre un suiveur, un disciple, un éléve, un croyant !

Moins brumeux, moins nébuleux, moins confus, moins obscur que
lauteur de la Phénoménologie de lUesprit, Proudhon peut avoir l'air, aux
yeux des dévots de la secte hégélienne, d'un campagnard rustaud qui n'a
rien compris ; c'est juste méconnaitre le caractére fonciérement rebelle
du Francais qui met au point sa propre grille de lecture. Elle est moins
génératrice de pAmoisons des gendelettres qu'efficace et compréhensible
par le plus grand nombre. C’est sa vertu. Proudhon veut étre lu et compris
par les ouvriers a méme de renverser le capitalisme qui exploite la classe
ouvriére, pas par les étudiants attardés des campus de Berlin ou d'Iéna,
entre deux bocks de biére et deux duels pour rire...

C’est ainsi que Proudhon procéde.

Le Systéme des contradictions économiques est majoritairement consa-
cré a une analyse du capitalisme et minoritairement aux solutions. C'est
une négativité que nulle positivité ne contrebalance.

Co6té analyse du capitalisme : Proudhon envisage la division du travail.
Cette derniére accroit la productivité, mais elle déshumanise l'ouvrier ; le
progres détruit donc la liberté individuelle. Le machinisme : il rend moins
pénible le travail humain, mais il réduit le nombre des ouvriers, il crée

Coté solution au probléeme du capitalisme, la récolte est décevante !
On aurait attendu l'inverse : une analyse serrée et rapide des méfaits
du capitalisme, un genre d'introduction substantielle, et un long temps
consacré aux moyens de révolutionner les sujets abordés : comment
abolir la division du travail ? Quels remédes opposer au machinisme ?
Comment modérer la concurrence ? De quelle fagon rendre impossible
le monopole ? Quid d'une propriété a nouveaux frais ? Quelle dialectique
nouvelle entre valeur d’'usage et valeur d’échange ? Comment &ter le pou-
voir du crédit aux banques traditionnelles ?

Plus tard, tel ou tel livre de Proudhon permettra de répondre a ces
questions : Théorie de la propriété, qui parait de maniere posthume, Or-
ganisation du crédit (1848), De la Capacité politique des classes ouvriéres
(posthume), etc. Nous ne sommes qu'en 1846, Proudhon dispose encore
une vingtaine d’années de travail devant lui.

Dans sa Philosophie de la misére, des pages positives contribuent
cependant a enrichir son concept d’anarchie positive : elles célébrent le
mutualisme. Mais c’est en passant, il faudra d’autres livres sur ce sujet-la
pour qu'on en sache plus. On doit attendre la fin de 'ouvrage, deux tomes
pour un total de 780 pages, pour tomber sur quelques lignes conclusives
programmatiques, une demi-page avant la fin, sur 'hypothése mutua-
liste :

[...] sije ne me trompe, le lecteur doit étre convaincu au moins d'une
chose : c’est que la vérité sociale ne peut se trouver ni dans I'utopie, ni dans
la routine ; que I'économie politique n’est point la science de la société, mais
qu'elle contient les matériaux de cette science, de la méme maniére que le
chaos avant la création contenait les éléments de I'univers ; c’est que, pour
arriver a l'organisation définitive qui parait étre la destinée de notre espéce
sur le globe, il ne reste plus qu'a faire I'équation générale de toutes nos
contradictions.

le chémage, il creuse la paupérisation. La concurrence : elle active I'inno-
vation, fait baisser les prix, mais ruine les petits commerces, concentre
le capital, la liberté économique géneére donc l'exploitation capitaliste.
Le monopole : il permet l'organisation de la production a grande échelle,
mais il concentre les richesses, il entraine donc la lutte des classes, la
domination du prolétariat par la bourgeoisie. La propriété : elle garantit la
liberté individuelle, au contraire du communisme, mais procéde de 'au-
baine qui est spoliation de la force de travail, le droit devrait empécher
cette injustice et réaliser la seule justice qui compte. La valeur d’échange :
elle facilite I'investissement, mais détourne la valeur travail, engendre le
profit et la spéculation, creuse l'injustice, il faudrait une forme politique
pour rendre possibles les échanges équitables ; le crédit : il permet le fonc-
tionnement de la société, facilite l'investissement, finance les services
publics, mais les banques ne prétent qu'aux riches, il faut envisager une
banque populaire qui offrirait un crédit gratuit aux plus démunis.

Ces pages, comme toujours chez Proudhon, sont laborieuses et tech-
niques. Elles montrent qu’il maitrise les fondamentaux de l'économie
politique. En bon autodidacte, il veut prouver, prouver encore, prouver
toujours et ne sait pas faire concis. Il n'est pas direct. Chaque fois qu'il
donne a lire au public 'un de ses livres, il donne I'impression de passer un
examen pour obtenir I'imprimatur des élites de la société bourgeoise plus
que de la classe ouvriére - Marx en premier lieu.

Ce pauvre fidéle a son milieu quémande la bénédiction des riches.
Voila qui est plier le genou, se mettre a terre, s’humilier et générer une
colére contre soi plus grande encore. Proudhon était grand, que n’a-t-il re-
noncé sa vie durant a vouloir que les petits lui disent qu'il comptait vrai-
ment ? Et c’est parce que cette élite lui a refusé I'admission qu'il n’a cessé
de proclamer son génie de facon excessive et désespérée selon le principe
qu’on n'est jamais mieux servi que par soi-méme.

Mais quelle sera la formule de cette équation ?

Déja il nous est permis de I'entrevoir : ce doit étre une loi d’échange,
une théorie de mutualité, un systéme de garanties qui résolve les formes
anciennes de nos sociétés civiles et commerciales, et satisfasse a toutes les
conditions d'efficacité, de progrés et de justice qu'a signalées la critique ;
une société non plus seulement conventionnelle, mais réelle ; qui change la
division parcellaire en instrument de science ; qui abolisse la servitude des
machines, et prévienne les crises de leur apparition ; qui fasse de la concur-
rence un bénéfice, et du monopole un gage de sécurité pour tous ; qui, par la
puissance de son principe, au lieu de demander crédit au capital et protec-
tion a I'Etat, soumette au travail le capital et 'Etat ; qui, par la sincérité de
I'échange crée une véritable solidarité entre les peuples ; qui, sans interdire
Pinitiative individuelle, sans prohiber I'épargne domestique, raméne inces-
samment a la société les richesses que 'appropriation en détourne ; qui, par
ce mouvement de sortie et de rentrée des capitaux, assure I'égalité politique
et industrielle des citoyens, et par un vaste systéeme d’éducation publique,
procure, en élevant toujours leur niveau, I'égalité des fonctions et I'équiva-
lence des aptitudes ; qui, par la justice, le bien-étre et la vertu, renouvelant
la conscience humaine, assure 'harmonie et I'équilibre des générations ;
une société, en un mot, qui, étant tout a la fois organisation et transition,
échappe au provisoire, garantisse tout et n'engage rien...

La théorie de la mutualité ou du mutuum, c’est-a-dire de 'échange en
nature dont la forme la plus simple est le prét de consommation, est, au
point de vue de I'étre collectif, la synthése des deux idées de propriété et de
communauté ; synthése aussi ancienne que les éléments qui la constituent,
puisqu’elle n'est autre chose que le retour de la société a sa pratique primi-
tive a travers un dédale d’inventions et de systémes, le résultat d’'une médi-
tation de 6 000 ans sur cette proposition fondamentale, A égale A (410)...

On me pardonnera d’avoir cité longuement, mais on comprend de
la sorte que ce livre est composé comme un paté d’alouettes : un lourd
cheval indigeste de considérations sur les méfaits du capitalisme et un



oiseau pas méme arrivé a terme en guise de remeéde. Tant d’efforts pour
accoucher de la promesse d’un livre a venir, encore un, qui précisera ce
qu'il faut faire pour lutter contre les dommages produits par le capita-
lisme, qui ne soit pas le communisme - ce sera Solution du probléme social
(1848). La montagne accouche d'une souris...

Marx mobilise un immense marteau-pilon pour écraser cette souris !
Proudhon aura du mal a s’en remettre. Dailleurs, s’en est-il jamais remis ?
De l'aveu méme de Proudhon, cet ouvrage lui a demandé trois années de
travail. Il a rédigé dans le désordre. Il a composé a la va-comme-je-te-
pousse, il a cousu, recousu, reprisé des textes hétérogeénes. Il n'a pas su
faire court et n’a rien voulu perdre, tropisme d’autodidacte qui bétit ses
chateaux comme le Facteur Cheval son palais.

On devrait lire ce pavé qu'est le Systéme des contradictions écono-
miques comme un genre de journal de bord des réflexions que Proudhon
rédige apres les discussions avec ses interlocuteurs — dont Marx et Bakou-
nine. Le philosophe frangais, contaminé par le sabir philosophique ger-
manique, ne sort pas indemne de la fréquentation de ces hommes ayant
consacré des jours et des nuits a commenter Hegel, Feuerbach, les fréres
Bauer et autres philosophes allemands tels Kant et Fichte, Schelling et
Leibniz. Paradoxalement, les noms de ceux qui sont les plus présents
dans cette analyse ne sont jamais cités : celui de Feuerbach, mais aussi...
celui de Marx ! Il est normal que ce dernier ait souhaité donner sa version
du moment germanique de son interlocuteur. Mais la sulfateuse est de
sortie, Marx défouraille a tout-va !

Une fois recus les deux tomes, presque 1 000 pages, Marx les par-
court en deux jours et se met a écrire contre. On peut donc imaginer que
Marx n'a jamais lu Philosophie de la misére, mais qu'il 'assassine dans la
foulée en 187 pages écrites directement en frangais.

une ombre sur sa volonté d’occuper la téte du mouvement révolution-
naire en Europe. Il faut donc ridiculiser ce travail de Proudhon qui n'est
pourtant pas d'une moindre portée économique que Qu'est-ce que la pro-
priété ?, un texte tant loué par ses soins. On peut reprocher a Proudhon
la forme, la composition, la structure, la construction, mais pas I'analyse
qui n'ajoute pas grand-chose a ce qu'il avait déja dit et qui avait été pré-
senté par Marx comme scientifique et révolutionnaire, fondateur d’'une
économie politique alternative.

Ce que Marx vise, et qu’il a vu en filigrane dans le texte, c’est la pos-
sibilité d'une alternative anarchiste, mutualiste, a sa proposition com-
muniste. Il sait que le philosophe francais reste le bon économiste qu'il a
encensé, mais qu'en ne se ralliant pas a ses propres théses, la violence et la
dictature, il devient un adversaire qu'il lui faut transformer en ennemi a
ridiculiser. Cet économiste fondateur d'une science nouvelle en 1845 n’a
donc plus rien d'un économiste en 1847 !

Marx attaque la personne : Proudhon « fait le proceés a la société du
point de vue et avec les yeux d’un petit paysan (plus tard du petit-bour-
geois) » — nous y voila. Il n'est pas communiste, donc Marx fustige son
socialisme. La philosophie du penseur francais se trouve transformée en
socialisme petit-bourgeois. Proudhon ? « Une erreur composée. Il veut
planer en homme de science au-dessus des bourgeois, et des prolétaires ;
il n’est que le petit bourgeois, ballotté constamment entre le Capital et le
Travail, entre 'économie politique et le communisme. » Fini, le scienti-
fique rigoureux qui, quelques mois plus tét, fondait une science moderne
avec les mémes idées économiques.

Proudhon ne répond pas de maniére publique. Hélas, il elit été préfé-
rable de le faire sur le terrain des idées et point par point. Le philosophe
francais prend connaissance du pamphlet avec fébrilité, il le lit et I'an-
note entre fin aott et courant septembre 1847. Mais il répond de fagon

L’avertissement de Misére de la philosophie, sous-titrée Réponse a la
Philosophie de la misére de Proudhon (1847) est assassin : « Monsieur
Proudhon a le malheur d'étre singuliérement méconnu en Europe. En
France, il a le droit d’étre mauvais économiste, parce qu'il passe pour étre
bon philosophe allemand. En Allemagne, il a le droit d’étre mauvais phi-
losophe, parce qu’il passe pour étre économiste frangais des plus forts.
Nous, en notre qualité d’Allemand et d’économiste a la fois, nous avons
voulu protester contre cette double erreur. » Joli chiasme méprisant :
Marx signale que Proudhon n'est rien puisqu’il est un inconnu en Eu-
rope ; qu'il est faussement considéré comme un philosophe, ce qu'il n'est
pas, et faussement comme un économiste, ce qu'il ne serait pas.

11 est étrange que le méme Marx ait pu affirmer de Proudhon, en
février 1845, c'est-a-dire quelques mois plus tot, dans La Sainte Famille,
qu'il était « le prolétariat parvenu a la conscience de lui-méme » ; qu'il
avait fait une magistrale analyse de la propriété ; que cette analyse était
le « premier examen catégorique aussi impitoyable que scientifique » ;
que « ce grand progres scientifique révolutionn[ait] 'économie nationale
[et] poslait] pour la premiére fois la possibilité d’'une véritable science
de I'économie nationale » ; que son ouvrage Qu'est-ce que la propriété ?
était « aussi important pour 'économie politique moderne que l'ouvrage
de Sieyes, Qu'est-ce que le Tiers-Etat ? pour la politique moderne » ; que
« Proudhon n’écri[vait] pas seulement dans l'intérét des prolétaires, il
[était] lui-méme prolétaire ouvrier ». « Son ouvrage, disait-il, est un mani-
feste scientifique du prolétariat francais et présente une importance his-
torique tout autre que I'édlucubration littéraire d’un critique quelconque. »

Que s’est-il passé pour effectuer ce revirement a 360 degrés ?

Rien d’autre que cet affront que lui inflige Proudhon en lui refusant
d'étre pour la France le correspondant marxiste de Marx en Europe ! La
parution du Systéme des contradictions économiques en octobre 1846 jette

privée et, malheureusement, d'une fagon qui lui vaut dans I'histoire la ré-
putation d’avoir été antisémite - et c’est le cas.

Ses Carnets conservent la trace de ce qui devait rester privé. On y lit
cecialadate du 26 décembre 1847 :

Juifs. Faire un article contre cette race qui envenime tout, en se fourrant
partout, sans jamais se fondre avec aucun peuple. Demander son expulsion
de France, a I'exception des individus mariés avec des Frangaises ; abolir les
synagogues, ne les admettre a aucun emploi, poursuivre enfin l'abolition de
ce culte. Ce n'est pas pour rien que les chrétiens les ont appelés déicides.
Le Juif est I'ennemi du genre humain. Il faut renvoyer cette race en Asie,
ou l'exterminer. H. Heine, A. Weil, et autres, ne sont que des espions se-
crets ; Rothschild, Crémieux, Marx, Fould, étres méchants, bilieux, envieux,
dcres, etc., etc. qui nous haissent. Par le fer ou par le feu, ou par I'expulsion,
il faut que le Juif disparaisse... Tolérer les vieillards qui n'engendrent plus.
Travail a faire. Ce que les peuples du Moyen Age haissaient d’instinct, je le
hais avec réflexion et irrévocablement. La haine du Juif comme de 'Anglais
doit étre le premier article de notre foi politique. Au reste I'abolition du ju-
daisme viendra avec l'abolition des autres cultes. Commencer par ne plus
allouer de traitement au clergé et laisser ce soin au casuel puis, un peu plus
tard, abolir ce culte (Carnets, VI.178).

11 précise qu'il va écrire un texte antisémite — il ne le fera pas...

Autre texte : « Contre cette race entiére, détestée a bon droit, des
Juifs, qui sont éparpillés sur la surface du globe, dont le roi actuel est
Rothschild, peuple sangsue, peuple parasite, sans territoire, sans agricul-
ture, sans loi et sans culte, sans gouvernement, n'adorant jamais que Jé-
hovah, c’est-a-dire 'égoisme ou Mammon, c’est-a-dire I'argent » (Carnets,
V.82-83).

La note antisémite du 26 décembre 1847 est a mettre en relation
avec la parution de I'anti-Proudhon de Marx. C'est débordé par cette co-



lére qu'il écrit cette formule qui lui fut fatale : « Marx est le ténia du socia-
lisme » (VI). Avec cette déplorable formule, il lui reproche de lui avoir volé
ses idées, donc parasité son travail... C’est 'indéfendable crachat d’'un
homme humilié.

L'apprenti philosophe autodidacte qui ne comprend rien a la dia-
lectique hégélienne, le petit-bourgeois renvoyé a sa condition de paysan
incapable de voir autrement qu'avec les yeux d'un campagnard obtus,
I'économiste qui n'en est pas un, le philosophe qui n’en est pas un non
plus, c’est trop pour un pareil écorché.

Méme quand il meurt, Marx poursuit Proudhon de sa haine et de
son mépris de grand bourgeois. Le 24 janvier 1865, soit cing jours apres
son décés dont il a pris connaissance, il entretient son correspondant J. B.
von Schweitzer du « gauche et désagréable pédantisme de I'autodidacte
qui fait I'érudit, de 'ex-ouvrier qui a perdu sa fierté de se savoir penseur
indépendant et original, et qui maintenant, en parvenu de la science,
croit devoir se pavaner et se vanter de ce qu'il n'est pas et de ce qu'il n'a
pas ».

En son temps, Marx, misérable, crachait déja sur les cadavres de ceux
qui ne pensaient pas comme lui. Les marxistes de tous les pays et de tous
les temps, le ndtre compris bien sfir, ont retenu la lecon.

Marx ne se contente pas d'écrire ce pamphlet contre Proudhon. 1l es-
time que le proudhonisme prend de 'ampleur et le géne dans sa conquéte
du leadership du mouvement ouvrier européen. Proudhon est sa béte
noire. Il demande a Engels d’ceuvrer pour contrecarrer son influence. La
rédaction de Misére de la philosophie entrait donc bien dans un proces-
sus de politique politicienne dans lequel la prise du pouvoir compte bien
plus que le débat d’idées. Pourquoi Marx traite-t-il Proudhon d’inculte, de
paysan, de parvenu, de petit-bourgeois plutét que de critiquer ses theéses,
notamment le refus de la violence, le refus de la dictature du proléta-

utopique de son « homme total » que de salir la mémoire d'un mort dont
il disait jadis qu'il était un philosophe prolétaire, sa qualité premiére !

De son coté, Proudhon par ailleurs si volcanique, si mégalomane,
rédige des notes sur Marx. 1l est loin le temps de la colére qui lui fai-
sait comparer Marx a un ténia qui parasitait son ceuvre et lui volait ses
idées. Il engage un dialogue sans interlocuteur, sur le papier, sur le seul
terrain des idées : le bon et le mauvais usage du machinisme, la division
du travail, la question de la constitution de la valeur, le développement
de l'individu, la possibilité pour I'ouvrier d’accompagner la totalité des
opérations nécessaires a la fabrication. Apaisé, laborieux, penché sur ses
carnets, Proudhon ne pratique pas 'attaque ad hominem, mais la confron-
tation des théories. Il fonde tranquillement, doucement, le socialisme li-
bertaire contre le socialisme autoritaire de Marx.

Proudhon est un pragmatique, un écorché, un étre d’'une sensibilité
radicale qu'il cache sous une rudesse, une raideur, une rugosité qui le
protégent, il traverse la vie en grand briilé. Il a connu l'injustice, la
misére, la pauvreté dans son corps, dans sa chair, il a vécu la précarité,
le dénuement, il pense un réel réel. De son c6té, Marx est un intellectuel,
un homme de mots, de verbe, d’idées, de concepts, de livres, il pense un
réel idéal. Le rat des champs n’est pas sans penser sous le signe d'un pan-
théisme élargi ; le rat des villes, sous celui du silence feutré des biblio-
theéques. Le premier chérit la justice ; le second aime I'idée plus que tout.
Ces deux hommes étaient faits pour ne pas s'entendre.

riat, le refus de la brutalité, le refus de la terreur, le refus des moyens
contraignants, le refus du communisme (allemand) et sa préférence pour
le socialisme (francais) ? Marx qui réactive le tropisme jacobin pourrait
élever le débat en critiquant le tropisme girondin de son adversaire. Non,
il préfére I'attaque ad hominem, I'insulte et le mépris de classe.

Proudhon vient de faire paraitre son Idée générale de la Révolution.
Marx demande a Engels ce que sont les theses de ce nouveau gros livre,
d’autant qu'il travaille lui-méme a la rédaction de ce qui va devenir sa Cri-
tique de l'économie politique. Si le philosophe frangais était si insignifiant
qu'il le prétend, il tiendrait ses productions pour nulles et non avenues
et les traiterait par le mépris. §'il estime qu’avec son anti-Proudhon, « le
proudhonisme est anéanti dans sa racine » (Correspondance Marx-Engels,
Editions sociales, 2019, VI1.75), pourquoi continuer a surveiller ce qu'il
publie, ses idées, sa pensée ? Sinon parce que le philosophe francais est le
penseur majeur contre lequel il élabore sa propre réflexion. Marx aurait
méme rédigé un nouveau texte contre cette derniére production du phi-
losophe frangais, texte dont on n’a retrouvé aucune trace.

En France, le Manuel du spéculateur de Proudhon marche bien et
connait sa septiéme édition. 1l est traduit en allemand. Marx s'inquiete.
11 attaque l'idée proudhonienne selon laquelle la révolution pourrait se
faire de fagon trés pragmatique et pacifique par I'instauration de banques
du peuple. Marx pointe un risque d’étatisme et de socialisme d’Etat ! On
réve...

A ses comparses communistes Marx explique que le proudhonisme
existe de fagon puissante. Dans le contexte des rencontres de I'Internatio-
nale ouvriére, le 9 octobre 1866, il écrit a Kugelmann : « Proudhon a fait
un mal énorme... » Marx a moins le souci de combattre le capitalisme,
de travailler a 'émancipation de la classe ouvriére, de créer le socialisme



Conclusion

Qui est anarchiste ?
Comment peut-on étre proudhonien ?

Dans la totalité des écrits de Proudhon, je retiens donc l'anarchie
positive, comme un chemin taillé a la machette pour se déplacer dans ce
genre de forét primitive qu'est 'ceuvre compleéte. Je rappelle ce qui la défi-
nit : la démopédie, l'irénisme, le fédéralisme, le mutualisme, le réalisme,
le mutualisme, la décentralisation, le droit d’auteur, 'athéisme.

Précisons.

La démopédie ?

C’est I'éducation populaire qui permet d'éviter que le peuple de-
vienne populace par le décervelage d’Etat pratiqué de I'école aux loisirs,
du berceau a la tombe, de la librairie a la bibliothéque. Elle est la condi-
tion de possibilité d'une démocratie véritable qui fabrique des citoyens

éclairés dans une époque ou la philosophie des Lumiéres s'est éteinte.

L'irénisme ?

Clest le refus de faire de son inverse, le bellicisme, le principe de

toute action. Le bellicisme, c’est la culture de la lutte des classes, I'éloge

des contradictions, la radicalisation des antagonismes, la religion de la

conflictualisation, la célébration de la haine de son prochain qui ne pense
pas comme soi, qui ne vit pas comme soi. C'est le refus de ce qui nourrit la
guerre civile pensée comme accoucheuse de la révolution dans I'Histoire.

Le fédéralisme ?

C'est 'abolition du modele féodal d’une capitale, Paris, qui décide de
tout, pour tout, en tout, pour ceux qui habitent et vivent en province,
en faisant durer et perdurer des facons d’étre et de faire en relation avec
les paysages, les hommes et les femmes qui l'ont faconné, ceux qui y
naissent, y vivent, y travaillent, y vieillissent, y meurent et s’y font enter-
rer.

Le réalisme ?

C'est, dans l'art comme ailleurs, opposer ce qui est a ce qu'on fic-
tionne ; c’est manifester la précellence du réel sur la tyrannie des idées,
a la religion des concepts, a la bigoterie idéomane, pour utiliser un mot
de Proudhon ; c’est en finir avec les chiteaux en Espagne inhabitables,
les utopies toxiques et mortiféres ; c’est reléguer le Rousseau qui posait
comme base a sa pensée l'art d’écarter les faits au profit d’'un positivisme
sociologique.

Le mutualisme ?

C'est la fraternité incarnée, la lutte contre lindividualisme et
I'égoisme, l'abolition du régne des Narcisses. Loin d'une Fraternité
conceptuelle écrite en majuscules sur le fronton des mairies, c’est I'asso-
ciation de petites forces afin de constituer de fortes puissances. C'est ce
que j'avais jadis nommé dans Le Post-Anarchisme expliqué a ma grand-
meére (2012) le principe de Gulliver qui, via la mutualisation des liens,
permet aux petits Lilliputiens, si je puis me permettre ce pléonasme, d’en
finir avec le pouvoir du grand Gulliver.

La décentralisation ?

C’est le changement du logiciel politique qui triomphe depuis Phi-
lippe le Bel a la charniére du xim® et du xive siecle et qui s’est trouvé
magnifié par la domination des Jacobins sur la Révolution francaise, puis
augmenté encore avec le Premier Empire qui transforme le robespierriste
Bonaparte en empereur autocrate qui va causer la mort d'un million de
soldats francais. C'est la résurrection et la réactivation du génie girondin
décapitéen 1792.

Le droit d’auteur ?

C'est, sur un terrain concret qui déborde celui du pur et simple droit
d’auteur d'ceuvres littéraires, de pouvoir vivre de son travail sans étre
spolié par le capital, la possibilité de répartir & nouveaux frais les ri-
chesses avec une théorie libertaire, donc juste, de I'impét et de 'héritage
améme d’en finir avec 'humiliation infligée aux pauvres.

L’athéisme enfin ?

C’est, non pas seulement l'anticléricalisme en présence des soutanes
et des cornettes, devant le christianisme devenu fade comme une eau
tiede depuis qu’il s’est trouvé privé de tout pouvoir terrestre, mais le refus
de toute immixtion de Dieu dans la sphére politique. Ni Dieu ni maitre, ce
n’est ni Torah, ni Bible, ni Coran. Mais l'ici-bas, tout I'ici-bas, rien que I'ici-
bas.

Cette anarchie positive n'est donc pas une vieille lune, mais une au-
rore qui n'a pas encore lui.

1. Tristram Hunt, Engels. Le Gentleman révolutionnaire, Flammarion, 2012,

“ 129 T abantinga acdBamala Adalaca Aama lanes wdininma walikiagan hakdaoaa

Ma conclusion personnelle : il faut absolument lire ce livre de Michel Onfray. Surtout par les temps qui
courent parce que 1’on peut y trouver une issue alors que nous sommes dans une sorte d’impasse.
L’anarchie positive de Proudhon peut étre un chemin vers une nouvelle pensée d’une « vraie » gauche.

Je pense d’ailleurs que c’est ce que souhaite Michel Onfray quand on lit le passage suivant tiré de son

livre, « Puissance et décadence », publi¢ chez Bouquins en 2022, dans son chapitre 6 (« Repenser la
gauche contre la gauche », au 2™ paragraphe (« I’anarchie positive ») :

10



Repenser la gauche avec le peuple, par le
peuple, pour le peuple passe par une lecture des
socialistes francais du x1x* siécle. Ni les sociaux-
démocrates versaillais ni les néo-marxistes avec
leurs régimes autoritaires ne constituent des solu-
tions. Les premiers gouvernent la France depuis
1983, les seconds ont gouverné en URSS, en RDA,
dans le bloc de I'Est, ils gouvernent encore en
Chine et d Cuba. Ni I'une ni 'autre de ces gauches-
14. Elles ont montré de quoi elles étaient capables,
le sang est toujours leur allié.

L'auteur de Qu'est-ce que la profriété ? est un pen-
seur pragmatique : Proudhon pense le réel de son
temps et son époque fut mouvementée. Il nait en
1809 et meurt en 1865, Clest-d-dire qu'il voit le jour
sous le Premier Empire, enfant il est contemporain
des Cent-Jours, il connait la Restauration et les

330

11

régnes de Louis XVII et Charles X, puis
la monarchie de Juillet avec Louis-Philippe, la révo-
lution de 1848 et sa 1I* République, le coup d'Etat
de Louis Napoléon Bonaparte, futur Napoléon I1I,
il meurt sous le Second Empire. Il ne connaitra
donc pas la Commune qui, pourtant, s'inspire si
souvent de lui,

Son ceuvre compléte évolue, mais elle s'affine, se
precise, plus qu'elle ne se contredit, Il n'y a pas un
Proudhon qu'on pourrait jouer contre un autre.
Il y a en revanche un Proudhon graphomane, un
Proudhon polémiste, un Proudhon journaliste,
un Proudhon pamphlétaire, un théologien, un
grammairien, un historien, un économiste, tous ont
leur intérét,

Le mien est celui qui développe «une anarchie
positive », 'expression se trouve chez lui, autre-
ment dit, non pas un négateur ou un nihiliste, un
déconstructeur ou un démolisseur, mais un homme
de proposition qui, au-deld de son siécle, fournit
une théorie, autrement dit un modeéle, un schéma
inspirateur @ méme de conduire l'action ici et
maintenant.

Proudhon refuse et récuse: la hifrarchie, qui
est étymologiquement le pouvoir d'un  sacré
qui tombe du ciel ou procede de la puissance de
groupes sociologiques encalminés; le centralisme
jacobin, qui s'avére une transposition sur Terre
du pouvoir de Dieu dans le ciel avec incarnation du
pouvoir dans un homme ou une poignée d'entre
eux; 'autoritarisme, qui suppose 'obéissance a une

331



